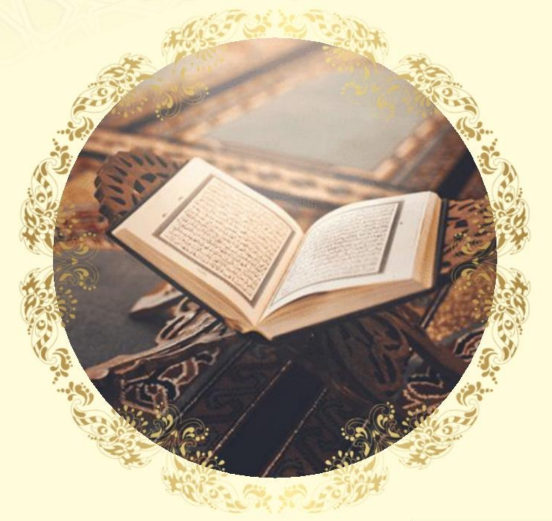
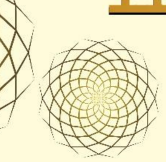
# العراحل الشيان لطالب فحم القرآن



الدرس السادس

السر الرابع لفهم القرآن - فهم دلالة الجملة

م.علاء حامد



### الفهرس

| ۲  | مقدمه (تذكير بالسر الاول والثانى والثالث)                |
|----|----------------------------------------------------------|
| ξ  | لسر الرابع: فهم دلالة الجمله                             |
| ٦  | لفرق بين دلالة الجملة الاسميه والفعليه                   |
| ٦  | لمبحث الأول: دلالة الجملة الاسمية و دلالة الجملة الفعلية |
| ٩  | أمثله توضح دلالة الجمله الاسميه والفعليه                 |
| ١٦ | لبحث الثاني: باب التقديم و التأخير في الجملة             |
| ١٨ | و من دلالة الجمل:                                        |
| ١٨ | بيان الأهم                                               |
| 19 | إفادة الإختصاص و الحصر                                   |
| ۲۰ | التنبيه على السببية                                      |
| ۲۱ | التقديم للتنويه                                          |
| ۲۲ | التقديم للتحذير :                                        |

الحمد لله و أشهد أن لا اله إلا الله وحده لا شريك له و أشهد أن محمدًا عبده و رسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد.....

#### مقدمه (تذكير بالسر الاول والثاني والثالث)

اليوم بإذن الله معنا درس جديد أو تمهيد للمرحلة الرابعة أو تقدر تسميه السر الرابع مثلها جاء في أسرار فهم القرآن الكريم إننا ندرس كتاب من مراحل الزمان لطالب فهم القرآن بدأنا في الشرح منذ فترة و يوجد الشرح كله على اليوتيوب في قوائم التشغيل . و قد تناولنا فيه مجموعة من الدروس حوالي خمس دروس إلى أن تحدثنا فيه على مراحل ممكن يمر بها الانسان لكي يزيد فهم القرآن و يزيد التدبر أو يقدر على فهم تفسير القرآن الكريم . من مصادر التفسير المعتمدة : تفسير ابن كثير ، تفسير القرطبي ، و تفسير ابن جرير و نحو ذلك .

و قلنا إن القرآن لكي تفهمه يوجد بعض القواعد يجب عليك معرفتها فتيسر عليك الكثير و قد تناولنا سابقًا ثلاث مراحل و معنا اليوم المرحله الرابعة . تناولنا سابقًا المرحلة الأولى و فيها كان جمع آثار السلف التي وردت في الآية و فهم طريقة السلف في تفسير القرآن من حيث أساليبهم في الاختلاف و ما هو اختلاف التضاد الذي هو اختلاف التنوع ، تحدثنا بالتفصيل في الموضوع و هذا كان السر الأول.

أما السر الثاني: تناولنا فيه فهم المعني اللغوي للكلمة و يكون فيه تزويد على الكلام بحيث أي أبحث في المعجم اللغوي و أرى ماهو معني الكلمة في اللغة و عندما أضع المعنى اللغوي بجانب كلام السلف يزداد فهمي للمعنى و تُفتح عندي أبواب جديدة من التدبر لفهم المعنى اللغوي.

#### أما السر الثالث:

و هو الدرس الأخير الذي تناولناه و توقفنا عنده و هو حروف المعاني و فهمك لحروف المعاني مؤثرٌ جدًا في فهمك للقرآن.

مثال: قلنا « لا » فإنها تفيد (الاستعانة و تفيد الابتداء و تفيد الظرفيه و تفيد القسم). وقلنا « ال » و هي (تفيد الإستغراق و ألف لام العهد) و نحو ذلك من المعاني . و من الحروف التي تربط الكلام مثل (« في »و «على »و « الباء »و «عن »و «قد » و «لن »و «أن »و «أن » و «أنها » و «أنها » و هذه الحروف تفيد معنى و لو أنك فهمت يسمونها حروف معاني . حروف تصل الكلام ببعضه ، و هذه الحروف تفيد معنى و لو أنك فهمت معاني هذه الحروف و ما بعدها لفهمت ما يفيده هذا الموطن في القرآن و ما هو معنى الحرف هنا يفرق معك كثير جدًا و أحياناً تبدأ بفهم سبب الخلاف و لماذا اختلف المفسر ون في الآية ، لاختلاف معنى الحرف .

فمثلًا: «الباء » أحيانًا تفيد التبعيض أو تفيد الإلصاق و تدخل في قصة و تكون أنت مستمتع و فاهم ماذا يحدث حولك و تعطيك المعاني ثراء جدًا ، مثلها تحدثنا بالتفصيل في الآية التي توجد في سورة طه : ﴿ وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ أعطتنا معاني كثيرة جدًا في أن فرعون كان شديد الغضب و كان يريد أن يدخلهم في جذوع النخل و هذا قد تحدثنا عنه سابقًا . وقول الله تعالى عن مريم عليها السلام ﴿ هزي إليك بجزع النخله ﴾ وعرفنا ان «اليك »افادة معنى جميل .

## السر الرابع: فهم دلالة الجمله

#### أما السر الرابع:

اليوم معنا شئ مهم جدًا أداة من أدوات التفسير لو فهمتها تجد نفسك بدأت تفهم أشياء أجمل بدأت تقرأ كتاب التفسير و بدأت تفهم ماهو الرابط بين المعنى اللغوي و كلام السلف، و بدأت تدخل في مرحلة جديدة فهمت ما هو معنى حروف المعاني، و لما ابن كثير أو التحرير و التنوير أو الإمام ابن جرير هيتكلم في حرف سنعلم أنها أفادت معنى نعلمه، أنا بدأت أفهم معنى جديد في كلام بلاغي جديد.

أن يكون لنا معرفه بدلالة السرالرابع هو الجملة

فقد قلنا أن الحرف له دلالة و هو حرف المعانى و الجملة نفسها لها دلالات و فهمي للسياق و أشياء معينه سنقولها اليوم هتفهم هذه الجملة ماذا أفادت وعندما تفهم ماذا حدث فيها وهنا استفدت معنى جديد مثلا ممكن الجمله تفيد معاني كثيره جداً.

- مثال قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَن يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَم مَّن يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِهَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (فصلت). هنا يوجد أمر و هذا الأمر يفيد معاني كثيره جدًا احيانًا يفيد الإلزام بمعنى افعل ، وأحياناً يفيد التهديد فهذه الآيه تفيد الإلزام أم التهديد .
- ويقول ايضًا: ﴿ وَقُلِ الْحُقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْفُرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ شُرَادِقُهَا وَإِن يَسْتَغِيثُوا يُغَاثُوا بِهَاءٍ كَاللَّهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِئْسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْ تَفَقًا ﴾.

فهنا أيضًا الأمر يفيد التخيير أم التهديد. فعندما ننظر إلى الظاهر تجد أنه يفيد التخيير وعندما نفهم السياق نجد أن الآية تفيد التهديد بمعنى أنه يقول لكم ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكُفُرْ ﴾ فتجد أن الآية تفيد التهديد بمعنى أنه يقول لكم ﴿ فَمَن شَاءَ فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاءَ فَلْيكُفُرْ ﴾ فترى أنه تخيير و بعدها يقول ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِينَ نَارًا ﴾ فتجد أنه لم يكن تخييرًا ، فهذا تهديد .

مثال آخر: لو مثلًا قولتلك براحتك عايز تذاكر ذاكر و لو مش عايز متذاكرش بس لو مثال آخر: لو مثلًا قولتلك براحتك عايز تذاكر و لكن أهددك و هذا تهديد غير صريح لأني من قبل ذلك أمرتك بالمذاكرة و هذا يدل على التهديد .

ففي قوله تعالى: ﴿ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ للَّ جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾ . هذا الكلام يدل على أن يعملوا ما شاءوا فهنا يعني إباحة أي عمل أم تهديد ؟ اعملوا ما شئتم أي شئ تريده اعمله و لكن إن الله بها تعملون بصير ، وهنا يؤكد على أن الله يهدد و في قوله ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَلَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ ﴾ هنا بدأ يذم الكافر إذا لما يقول ﴿ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ ﴾ فهنا يفيد معنى الأمر و هو التهديد .

ففهمك لمعاني الجمل و دلالات الجمل سيحدد فهمك لمعنى الآيات ، فلا يأتي شخص يقول لك ربنا يخير الناس فإنه قال من شاء فليؤمن و من شاء فليكفر فلهاذا أنت تكفر الناس ، فهنا نقول لأ، هذا لم يكن تخيير هذا تهديد و هنا يتضح أنه يوجد خلل في فهم معنى الجملة إذ أن فهم دلالة الجملة يعطي عمق في الفهم و يؤدي إلى الحهاية من الضلال .

#### الفرق بين دلالة الجملة الاسميه والفعليه

فهنا اليوم سوف نتحدث عن أشياء معينة وسوف نتحدث عن نموذجين و هما أخطر موضوعين في دلالة الجملة و هو أن تكون الجملة إما اسمية و إما فعلية و سوف نتحدث عن التقديم والتأخير، و أهم شيئين في القرآن هما دلالة الجملة اسمية أو فعلية، و التقديم و التاخير في القرآن عمومًا على أنواع سنذكرها.

#### المبحث الأول: دلالة الجملة الاسمية و دلالة الجملة الفعلية .

- و معلوم أن الجملة الاسمية: هي التي تبدأ بإسم بمعنى أنه لا يوجد فعل في بداية الجملة فتكون الجملة الاسمية من مبتدأ و خبرٍ فكل جملة صدّرها اسم هي جملة اسمية . مثال: محمد كريم .
  - الجملة الفعلية: هي التي تتألف من فعل و فاعل ، فكل جملةٍ صدّرها فعل هي جملةٌ فعلية .
     مثال : جاء محمد .

#### الفرق بين الجملة الاسمية و الجملة الفعلية في الدلالة:

الجملة الاسمية: تدل على الثبوت و الدوام و الاستقرار بمعنى أن الشيء دائم دون التقيد بزمن، أي أن الجملة الاسمية لا علاقه لها بزمن مثل: محمد كريم فإن كلمة كريم لا علاقه لها بزمن أي أن محمد في كل وقت كريم فهذا يدل على الثبات و الاستقرار و الدوام فإن كرم محمد مستمر فهذا وصف لمحمد فهو يمتاز بأنه طول عمره كريم.

أما الجمله الفعليه: تدل على التجدد و الحدوث و يتقيد بزمن مثال: أكرمني محمد اليوم، فأنت لا تعلم حاله غدًا فتحتاج إلى السؤال في الغد عن حال محمدٍ معي بخلاف الجملة الاسمية.

و هذه دلالة مهمة في تفسير كتاب الله تعالى في سورة الفتح ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ ﴾ فالرسالة دائمًا و أبدًا صفه موجودة في رسول الله صلوات الله عليه و هذا ليس شيء ممكن أن تكون رسالته في زمن من الأزمنة فقط ، فلا يأتي أحد فيزعم أن رسالته خاصة في عصره فقط، فهذا خطأ و الدليل نقول ﴿ مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ ﴾ و الدلالة في ذلك أنها تدل على الثبوت و الدوام فهى لا تتجدد فإن الموضوع انتهى بأن محمد رسول الله بالإخبار بجملة اسمية فهى تدل على الدوام والثبوت و هناك أدلة أخرى و لكنك تكتفي بالاستدلال بالجملة الاسمية .

هنايقول جملة لطيفة: (يقول دلالة الجملة مهمة في تفسير كلام الله تعالى، فالجملة الفعلية أقوى جرسًا في الخطاب خصوصًا في باب الترغيب و الترهيب و الوعد و الوعيد لاجتماع الحدث و الزمن معًا و ما تحدثه حركة الفعل و الفاعل أو ما يقوم مقامها من قوة التصور لطبيعة الخطاب). فهنا نجد إن الناس احتمال تفكر إن الجملة الاسمية أفضل من الجملة الفعلية و هذا الكلام خطأ، فكل جملة مناسبة في مكانها، و إلا لوجدنا القرآن كله جمل اسمية، و إنك إذا تأملت القرآن سوف تجد إبداعًا في مواضع الجمل، ممكن يأتي سؤال في بالك لماذا جاءت الجملة اسمية هنا و لماذا جاءت فعلية هنا الإجابة: كل جملة لها معنى مختلف عن الأخرى و لا يوجد شئ اسمه أن الجملة الاسمية أفضل من الفعلية. إنها كل حاجه في موطنها لها جمال لو وضعت الاسميه مكان الفعليه لا. لو الفعليه مكان الاسميه لا .كل واحده في مكانها.

مثال: الجملة الفعلية أفضل في باب الترغيب و الترهيب ، بمعنى أنك عندما تقوم بفعلٍ من أفعال السنة مثلًا فأنت لا تفعله دائمًا بل تجدد الفعل و بالتالي تحتاج أن يكون المحفز متجدد معك مثلا: الفرق بين قول النبي على : ﴿مَنْ صام يومًا في سبيل الله باعد الله وجهه عن النار سبعين خريفًا ﴾ (متفق عليه).

أنت تجد نفسك متحفزًا بأنك تجدد الصوم و تجد أن الجملة الفعلية تفيد التجدد بمعنى كلما صمت يومًا كلما ابتعدت عن النار سبعين خريفًا ، لكن لو جاء الحديث مثلا ( الصائم مبتعد عن النار ). فهنا لا يوجد للجملة واقعٌ في النفس مثل الحديث الأول لأن الحديث الأول يفيد التجدد فتشعر أنك ترغب في التجدد لكن لو جاءت جملة اسمية هي جميلة طبعًا لكن لا تشعر أنك تريد التجدد ، أنت تريد جملة تناسب السياق مثلما أنت تجدد الفعل لأنك لا تصوم الليل و النهار كل يوم فأنت تحدد الفعل و بالتالي تحتاج إلي سياق يتجدد معك ، فالجملة الفعلية أوقع بكثيرٍ من الجملة الاسمية .

فمثلًا الصائم مبعد عن النار أفضل منها ﴿مَنْ صام رمضان ایمانا واحتسابا ... ﴾ ﴿مَنْ صام یومًا في سبیل الله باعد الله وجهه عن النار سبعین خریفًا ﴾ فالجملة الفعلیة هنا أفضل ، فتقول من صام یوم یعنی کل ما أصوم باعد الله بینی و بین النار فتقول أنا هصوم بكرا فتحتاج للتجدد . مثلًا عن أم حبیبة أمّ المؤمنین رضی الله عنها قالت : سمعتُ رسول الله ﷺ یقول : ﴿ مَن صلّى اثنتی عشرة ركعةً في یوم ولیلةٍ ؛ بُني له بهن بیتٌ فی الجنة ﴾ رواه مسلم .

فيوجد لديك إحساس بأن الفعل تجدد معك و تتشجع على الصلاة ، فالجملة هنا فعلية و هى أفضل ، فلذلك يقول في كتاب الوعد والوعيد و على العكس الترغيب و الترهيب كذلك تجد أن معظم الأحاديث تأتي بالصيغة الفعلية و لا تأتي بالصيغة الاسمية لأن الصيغة الفعليه أوقع في نفس الإنسان من الصيغة الاسمية .

## أمثله توضح دلالة الجمله الاسميه والفعليه

مثال يوضح لك المعنى: قال الله تعالى في فاتحة الكتاب: ﴿ الْحُمْدُ لله وَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ و قلنا سابقًا أن ( ال ) تفيد الاستغراق و الاستغراق يفيد معنى الحمد لله بمعنى أنه يقول كل الحمد لله و اليوم نضيف معنى جديد و هو: اسمية الجملة (الحمد لله) تدل على أن الحمد دائم ثابت و أنه مستحق على الدوام للحمد، و هذا ينفي عنك شبهة مثلًا أن يقال أن ربنا قد يخطئ و قد يفعل شيء يذم عليه أو قد يسيء أو أن الله قد يظلم فلان فنقول الحمد لله دائم ومستقر فإن الله الله الا يذم أبدًا و إنها الحمد ثابت له و كل أفعاله يحمد عليها حتى عندما ترى أن فلان قد ظلم أو فلان قطعت رجله أو طفل مات لله الحكمة الباهرة في كل ما يفعل و يستحق عليها الحمد،

و لذلك يوم القيامة قال الحمد لله من كل المخلوقات حتى الكافر فإنه سيحمد الله أنه لم يظلمه و سوف يعلم أن كل ما حصل في الكون إنها كان لحكم و أنه حين حوسب لم يظلم أبدًا و أن الله انتقم منه و لكن بعدل و أنه لم يظلم و أن الله كان يمكن أن يزيد عليه الإنتقام لكنه لم يظلمه الله انتقام منه و لكن بعدل و أنه لم يظلم و أن الله كان يمكن أن يزيد عليه الإنتقام لكنه لم يظلمه و إذًا (كل الحمد) تفيد الاستغراق في كل أنواع المحامد و أنه استوعب كل أنواع الحمد اللمكنة و استوعب كل الأزمنة فكل أنواع الحمد مع كل الأزمنة هي دائمة و ثابتة ، فرأيت الحمد لله و رأيت دلالة «ال » و هي الاستغراق و دلالة الجملة الاسمية ، و تقدر تقول كلام كبير جدًا في الحمد لله و كل المحامد لله تعالى و أنه يستحق كل أنواع الحمد و يستحق ذلك الله الله نهار .

النبي محمد النبي محمد النبي عمد النبي المحمد الله الوداع: ﴿ إِن الحمد الله نحمده و نستعينه .... ﴾ نتوقف عند (نحمده) هذه جملة فعلية فلهاذا قال جمله فعليه ؟ ، هناك فرق عندما نقول (الحمد بالنسبة الله) (والحمد بالنسبة الله دومًا بل قد نغفل ، فهناك فرق بين الحمد بالنسبة الله فهو مستحقٌ للحمد دائهًا و لكن نحن الانحمده طوال الوقت بل يتجدد عندنا الحمد، فنحن كلها تذكرنا الله حمدناه و كلها تجددت نعمه جددنا الحمد بقلوبنا و بألسانتنا لكن أكيد يأتي علينا وقت و نغفل و نسرح و ننام و نعصي والحمد الله يتقطع معنا و بسبب ذلك فبالنسبة لنا الحمد لم يكن دائم و ثابت فلذلك نحمد فعل ، إنها الحمد بالنسبة الله هو دائم و يستحق ذلك دائهًا أبداً ، أما نحن نحمده نستعينه و نستغفره ..... و هكذا كلها أفعال .

قوله تعالى ﴿ اللهُ الصّمَدُ ﴾ في سورة الإخلاص: الذي تلجأ إليه الخلائق يعني الصمد هو الذي تحتاج إليه الخلائق. هل حاجة الخلائق لله ﷺ متجددة أم دائمة ؟ هي دائمة . و هذا يفيدك أن الخلائق لا يستغنون عن الله طرفة عين ، يقول الله الصمد و كان ممكن تقول تصمد أحيانًا و أحيانًا لا تصمد لكن قال الله الصمد من معاني الصمد هو الذي تحتاج إليه الخلائق فوصف نفسه باسم الله الصمد و دل ذلك على أن الخلائق فقراء إلى الله في كل الأحيان و هذا يفيدك في أنك يزول من عندك معنى الاستغناء فتقول الله الصمد ليس لك استغناء عنه طرفه عين .

و يقول الله تعالى في سورة الانفطار: ﴿يَصْلُونَهَا يَوْمَ الدِّينِ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَائِبِينَ ﴾ هنا قال جملتين الأولى فعلية و الثانية اسمية . لما قال ﴿يصلونها ﴾ بالفعل ؟ لأن العذاب يتجدد و يتنوع ويزيد فيزداد العذاب و يمكن لأحد أن يقول أنه بتجدد وتنوع العذاب .

ويقول الله تعالى أيضًا ﴿ كُلُّمَ خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا ﴾ ، ﴿ كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب ﴾ ، ﴿ يطوفون بينها وبين حميم آن ﴾ فإن أهل النار يخرجون من الزمهرير و يدخلون النار والحيات و يشربون الصديد ، و هذا أبلغ في العذاب لذلك استعمل جملة فعلية وهو مايدل على أن العذاب يتجدد و يتنوع و يزداد وهكذا ، وهذا أبلغ في الوعيد لذلك استعمال فعل أبلغ

لكن الغياب هذا شئ ثابت لكونه في النار هو جالس فيها دائمًا ولن يخرج منها أبدًا فهذا لا يدل على التجدد فإنه اليوم جالسٌ في النار وغدًا وهكذا لذا لايستعمل فعل يدل على التجدد أو الحدوث ولم يقل: (وما يغيبون عنها) إنها قال: ﴿ وما هم عنها بغائبين ﴾ وهذا أشد في التهديد لذلك ترى كل شيء ،وكل شيء مناسب وأبلغ لو أنه قال: يغيبون بمعنى أنهم يدخلون في النار و يخرجون منها إنها قوله غائبين أبلغ لأنهم دائمون فيها. وأنه يعطيك الجملة فعلية في الفعل الذي يصنعه بك حيث أن العذاب سوف يتنوع إنها الجملة الاسمية في المكوث حيث أنه لا يوجد أمل في الخروج من النار وهذا أبلغ.

و يقول الله أيضًا: ﴿ إنها عليهم مؤصدة ﴾ هذه جملة اسمية و هو قوله أن النار لن تفتح عليهم أبدًا و قوله : ﴿ فِي عمدٍ ممددة ﴾ تعني أن الذي يدخل النار لا يتحرك منها أبدًا و كل جملة لها وقعٌ في النفس شديد : ﴿ فيصلونها يوم الدين ﴾ تدل على التجدد و قوله ﴿ وما هم عنها بغائبين ﴾ تدل على الدوام . و يقول الله تعالى في سورة النبأ: ﴿ عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ عَنِ النَّبَا الْعَظِيمِ الذي عُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ﴾ جاء التساؤل جملة فعلية و جاء الاختلاف جملة اسمية فإنه لم يقل الذي هم فيه يختلفون و إنها قال مختلفون .

﴿ عم يتساءلون ﴾ هذا يدل على التجدد لأنهم كل فترة ما يتساءلون و كل فترة يحدثون شبهة و يصنعون نكاية في الإسلام وهكذا فهذا يدل على التجدد ، لكن لما جاء في الاختلاف قال : ﴿ الَّذِي هُمْ فِيهِ نُخْتَلِفُونَ ﴾ وهذا يفيد أنهم لا يتفقون أبدًا و هذا مطعنٌ دائم في الباطل و الباطل لايتفق أبدًا ودائمًا مختلف ، أما الحق فيتفق دائمًا فترى أن كل الأنبياء يقولون كلامًا واحدًا بسياقٍ واحدٍ بدليل قوله تعالى : ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ إِنْ أَتَبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾

أما الباطل فيختلفون فيه فترى أحدهم يقول أنه ساحر و آخر يقول أنه كذاب و يأتون بشبه كثيرة فإنهم دائمًا مختلفون كها أنهم مختلفون في أديانهم و عقائدهم و آرائهم و توجهاتهم، فتقول لهم بها إن الإسلام لم يكن على حق فهاهو الذي على حق؟ فأنتم مختلفون لكن الأنبياء هل اختلفوا في شئ في عقائدهم؟! فإنهم لم يختلفوا في عقائدهم و إنها اختلفوا في شرائعهم، و الشرائع معروفة حيث أن كل شريعة على حسب المكان والزمان المناسب لها لكن الباطل يظل مختلف ولذلك ترى الله دائمًا يفرق الباطل و يجمع الحق

لذلك ترى الله يقول في كتابه العزيز: ﴿وجعل الظلمات والنور》، ﴿ويخرجهم من الظلمات إلى النور》، وذلك لأنهم مختلفون فمستحيل أن يتفقوا أبدًا وهذا مطعنٌ فيهم لأنهم لو كان معهم الحق لم يختلفوا بل يتفقوا وهذا لأن الشبهات لم يكن لها دليل لأنه لو كان لهم دليل كانوا اتفقوا إنها عقائد المسلمين لها أدلة فدائهًا تتفق و يظهر لها نتيجة واحدة لكن الباطل لم يكن له دليل منبعه الهوى ، و يقول الله تعالى: ﴿ ان يتبعون إلا الظن وأن الظن لا يغني من الحق شيئا ﴾. مستحيل أن يقف أمام الحق لأنه متعدد و ضعيف لكن الحق متجمع و يكون واحد .

و يقول الله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ وَاللَّذِينَ هُم مِّنْ عَذَابِ رَبِّمِ مُّشْفِقُونَ ﴾ فهنا : ﴿ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ ﴾ الجملة فعلية ، أما الإشفاق فالجملة اسمية وذلك لأن التصديق هو إشارة إلى الإيهان فيحتاج إلى أن يتجدد دائمًا فهناك من يعتقد أنه عندما صدق يكون نجى و هذا خطأ لأن الشخص يحتاج دائمًا إلى أن يجدد الإيهان و هذا دليل على أن الإيهان دائمًا ما يزيد و ينقص .

و ممكن تخرج من هذه الجملة الفعلية دليل على أن الإيهان يزيد و ينقص عند أهل السنة و الجهاعة ما هو الدليل على ذلك ؟ أن ربنا وصف التصديق بالجملة الفعلية فدل ذلك على أن الإيهان غير ثابت لكن لو كان الإيهان ثابتًا لكان ربنا عبر عنه بالجملة الاسمية لكنه عبر عنه بالجملة الفعلية فهذا دليل عند أهل السنة و الجهاعة أن الإيهان يزيد و ينقص و هذا دليل غير الأدلة الأخرى التي تكون كثيرة جدًا بدليل قوله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ فزدناهم ايهانا ﴾ ، ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيَّكُمْ زَادَتْهُ هُذِهِ إِيهَانًا ﴾ .

ويقول الرسول الله ويضا في حديث قال: ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ فَإِنِّي أُرِيتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ فَقُلْنَ: وبِمَ يَا رَسُولَ الله ؟ قالَ: تكثرن اللعن، وتكفرن العشير، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أذهب للب الرجل الحازم من إحداكن، قلن: وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله؟ قال: أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل. قلن: بلى، قال: فذلك من نقصان عقلها، أليس إذا حاضت لم تصل ولم تصم، قلن: بلى، قال: فذلك من نقصان دينها وهذه كلها أدلة و أيضًا يصدقون هذه جملة فعلية والجملة الفعلية تدل على التجدد و هذا دليل على أن الإيهان يزيد و ينقص و هكذا.

قال تعالى: ﴿والذين هم من عذاب ربهم مشفقون ﴾ ، قال لأن الإشفاق ينبغي أن يستجيب مؤمن فلا يأتي مؤمن خالي من الإشفاق ولا يخاف الله تعالى. فالإشفاق يلازمه في كل الأمور و الأحوال . يقول الله تعالى في سورة التوبة : ﴿ بَرَاءَةٌ مِّنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ اللهِ وَ رَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ اللهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّذِينَ عَاهَدَتُم مِّنَ اللهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّذِينَ عَاهَدَتُ مَّنَ اللهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّذِينَ عَاهَدَتُ مُّنَ اللهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى اللهُ عَالَى اللهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى النَّذِينَ عَاهَدَتُ مِلْ اللهُ وَ اللهُ عَلَى النَّهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى اللهِ اللهُ عَلَى النَّهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى اللهُ عَلَى النَّهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى اللهُ عَلَى النَّهُ وَ رَسُولِهِ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

س / لماذا قال براءة هنا؟

ج / لأنه سوف يتحدث عن المعاهدات وعن أشياء كثيرة و لكنه دائمًا و أبدًا لابد من براءة بمعنى أني أتبرأ من المشرك في شركه ليس في حالة الحرب فقط بل في أي حالة ، فأنا برئٌ دائمًا من شركه فمثلًا لو جاء المشرك و طلب مني السلام و طلب مني الصداقة فأنا أقول له براءة ، يجب عليك أن تتبرأ و لو أحسنوا إليك ولو نصر وا الإسلام أقول لهم ﴿براءة من الله و رسوله﴾ أي أني برئٌ من عقيدته من شركه فالمشكلة لم تكن في الحرب و السلم وإنها المشكلة في أنه مشرك و إن هذه مشكلة لا تنفك إلا عندما يكون مسلم فأنا دائمًا و أبدًا سأظل متبرئ منك وهذا يبين كيف علاقتك بالكافر ، و طبعًا هناك فرق بين من يحسن إلى و من يستحق المزيد من الإحسان والبر ولكن تظل علاقتي بعقيدته براءة و مستحيل أن تنفك ولا يحدث بيننا تطبيع أبدًا حتى وإن تحسنت المعاملة فيأتي من يقول علاقتي به جيدة لم التكفير ولم هذا الخطاب نقول أنه كافر ومها يفعل فكفره ملازمٌ له فهذه البراءة دائمة ولا تنفك عنه أبدًا .

قال الله تعالى في سورة الذاريات: ﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ قَوْمٌ مَنْكُرُونَ ﴾ أن الملائكة لما دخلت على إبراهيم عليه السلام قالوا ﴿سلامًا ﴾ وهي منصوبة و نصبت هنا لأنها تقدير لفعل وهي مفعول فلا يصح أن تنصب إلا لو كانت مفعول و تقديرها (نسلم عليكم

سلامًا) ورد عليهم إبراهيم عليه السلام فقال ﴿سلامٌ ﴾ بالرفع وهي جملة اسمية و تقديرها (سلامٌ عليكم) و قيل في التفسير: وسلم عليهم إبراهيم سلامًا أبلغ من سلامهم ﴿ وَإِذَا حُيّيتُم بِتَحِيّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُّوهَا ﴾ ، فهنا قام إبراهيم بالرد عليهم بتحيةٍ أفضل من تحيتهم لأنهم استعملوا جملة فعلية في التسليم وهو استعمل جملة اسمية فدلالة الجملة الفعلية ﴿سلامًا ﴾ أي نسلم عليكم سلامًا التجديد فتحتاج إلى التجديد لأنهم إذا جاؤوا غدًا يحتاجون إلى السلام مرةً أخرى لكنه قال ﴿سلامٌ ﴾ أي دائم لا ينقطع أبدًا.

لذلك تحية الإسلام من أجمل التحيات و هي السلام عليكم ورحمة الله و بركاته ف « ال » تفيد الاستغراق فعندما تتحدث عن تحية الإسلام تخرج من دلالة المعاني إلى الجملة الاسمية و جمالها ثم إلى الرحمة والبركة وهكذا .فهنا استعمال سلامٌ أبلغ من سلامًا .

قال تعالى في سورة الكافرون: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ﴾
مَا أَعْبُدُ وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُمْ وَلا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ﴾

- ﴿ لا أعبد ﴾ جملة فعلية والنفي عندما يدخل على الجملة الفعلية ينفي المستقبل أي لن أعبد الذي تعبدون أبدًا
- ﴿ولا أنا عابدٌ ﴾ جملة اسمية ففي الجملة الأولى نفى أن يحدث ذلك في المستقبل أما الثانية فقال ﴿ولا أنا عابدٌ ﴾ يدل هذا الموضوع على أنها صارت صفة ملازمة له لا تنفك أبدًا .
  س/ لم بدأ بالجملة الفعلية ؟

ج/ لأن هذا كان ردًا على عرضهم الذي عرضوه على النبي على النبي

سبب النزول هنا: أنهم قالوا تعبد إلهنا عامًا و نعبد إلهك عامًا وقالوا نحن نبدأ وأنت في العام القادم فهنا أراد أن ينفي العرض الأول بمعنى أني أرفض العرض الأول كأنه يقول لهم هذا العرض مستحيل أن يحدث فإنهم يريدون أن يشرك العام القادم ففي البداية هرفض العرض لكي أنفي شيء في المستقبل فاستعمل النفي مع المضارع لأنه نفى شيء سوف يحدث في المستقبل و ليس موجود الأن فقال: ﴿لا أعبد ما تعبدون ﴾ . تعني العرض مرفوض مبدئيًا و دائمًا

و بعدها قال و من اليوم أنا رافض تمامًا فقال: ﴿ولا أنا عابدٌ ما عبدتم﴾. وفي المرتين استعمل جملة اسمية فقال ﴿ولا أنتم عابدون ما أعبد﴾. وهذه تفيد الدوام و الاستمرار وهذا والله أعلم مرتبط بسبب النزول إن مجموعة من المشركين عددهم أربعة عرضوا عليه هذا العرض و هؤلاء الأربعة لم يسلموا إلى أن ماتوا ، و إلا فيقول قائل أن الكفار عبدوا ما تعبد إذًا في الآية خطأ فنقول: لا هناك سبب لنزول هذه الآيات و هو أن المخاطبين الذين عرضوا العرض لم يعبدوا الله أبدًا وماتوا وهم كفار وهذا من إعجاز القرآن الكريم وكذلك قوله تعالى : ﴿تبت يدا أبي لهب وتب ما أغنى عنه ماله وما كسب﴾ فهذا كأنه تحدي إلى أن كل من عرض هذا العرض لم يسلم إلى أن يلقى الله تعالى، اقرأ في كتاب (التحرير والتنوير) ترى كل هذه المواضيع .

## المبحث الثاني: باب التقديم و التأخير في الجملة.

و فيه ترى الكلام يسير في سياق معين و فجأةً ترى أن الثانية تقدمت على الأولى ، التقديم : هو تقديم ما حقه . والتأخير : هو تأخير ما حقه التقديم ، مثلًا : تقديم الفاعل على المفعول و المبتدأ على الخبر و تقديم صاحب الحال على الحال ، فالأصل أن الفاعل يأتي قبل المفعول و المبتدأ يأتي قبل

الخبر و صاحب الحال على الحال، فيمكن أن يتقدم الثاني على الأول فيأتي المفعول قبل الفاعل و هكذا...و هذا يجعلك تتساءل لماذا يحدث هذا رغم أن الأصل في الجملة أن تأتي مضبوطة و بالتالي تفهم أنه أكيد يوجد معنى يجب أن يصل لك فهناك رسالة في التقديم و التأخير

و هنا نقول فوائد كثيرة لا تنحصر...قال الزجاجي في كتابه ((دلائل الإعجاز)): (هو بابٌ كثير الفوائد جَمُ المحاسن واسع التصرف بعيد الغاية لا يزال يفطر لك عن بديعه و يفضي بك إلى لطيفه) فإنه يقول لك أن هذا الباب واسع وأن الذي يفهم هذا الكلام يعرف أن الرجل العربي عندما كان يسمع القرآن كان يعلم أنه عاجز أن يأتي بمثله وأنه وصل إلى مستوى من البيان و البلاغة.

فالشخص الفصيح يعلم أنه عاجز عن الإتيان بمثله لأنه اخترق مستويات البشرية نعم هو نفس اللغة و نفس الحروف و نفس الأساليب لكن لا يعرف أن يأتي بمثلها فإنك مستحيل أن تُكوّن جملتين مثل القرآن و قد عجزوا فعلًا ، لأن الذي فهم عجز و بها أن العرب عجزوا و هم فهموا و طالما نحن في بدايات التعلم في البلاغة باب التقديم و التأخير والجملة الاسمية والجملة الفعلية وترى ماذا العرب يعرفون عن البلاغة وعندما عجزوا هؤلاء يجب عليك أن تسكت فلا ترى أحد في أي زمن من الأزمنة يتحدث عن إمكانية الإتيان بمثل القرآن و عندما تفهم القرآن تعلم كيفية إعجاز القرآن و تعلم أنك لم تفهم هذا من قبل وأحيانًا تأتيك خاطرة وتعلم أن القرآن فعلًا إعجاز وأنت في بداية الطريق و تنبهر و تعلم أن الموضوع كبير جدًا و أن القرآن إنجاز.

# و من دلالة الجمل:



## ١. أولًا بيان الأهم: أحيانًا أقدم شيء على شيء لكي أبين أهميته.

يقول الله تعالى : ﴿ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَ أَبْنَاؤُكُمْ وَ إِخْوَانُكُمْ وَ أَزْوَاجُكُمْ وَ عَشِيرَتُكُمْ وَ أَمْوَالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَ تِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَ مَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُم مِّنَ اللهِ وَ وَ أَمُوالُ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَ تِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَ مَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُ إِلَيْكُم مِّنَ الله وَ وَ الله كَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ﴾ قال ابن القيم : هنا الترتيب بديع في تقديم ما حقه التأخير فيا أخره يدل ذلك على عظمه القرآن و بلاغته فبدأ أولًا بذكر أصول العبد بدأ بالأب وهذا أهم شيء عند الإنسان وهذا دليل بأن العرب كانت تقيم الحروب في سب الآباء يحتمل ذلك في الأبناء و لكن الآباء فله قدر كبير يؤثر في الإنسان بلا شك يقول : كان فخر العرب بآبائهم و محاماتهم كون الناس الآن لا يعطون أهمية لآبائهم فهذا على خلاف الأصل لأن العرب كانت تَعد الآباء أعظم شي على الإطلاق فإنه يخاطبهم على الفطرة السليمة .

قال الله تعالى: ﴿ يُبَصَّرُ ونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ وَ صَاحِبَتِهِ وَ الله تعالى: ﴿ يُبَصَّرُ ونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ وَ صَاحِبَتِهِ وَ الله الله على وهو الابن ولم يذكر الأب مع علو مرتبته وهذه الاحتمالات واردة كأن الأب أصلًا لم يكن في الاحتمالات ثم قال: وأبناؤكم فالأصل الأول ثم الفرع فترى أنه مثل المواريث نبدأ بالأصول ثم الفروع ويأتي بعد ذلك الحواشي إخوتك و الزوجة و العشيرة،

وقال هذا لأن الأشخاص الذين يأتون في البداية ليس لهم بديل فإنه لا يوجد للأب بديل أو للابن بديل أو للابن بديل ولكن الزوجة يوجد لها بديل ممكن أن يأتي لها بديل أوالعشيرة أيضًا فإنه بدأ بالأشياء الأساسية التي لا يمكن الاستغناء عنها الآباء والأبناء و الأخوات و هذا يعطي معاني كثيرة ثم يأتي بعد ذلك بالأموال فإن لو شخص خُير بين المال و أبيه أو المال و ابنه لا شك أنه يختار الأقارب و الأبناء .

#### ٢. إفادة الإختصاص و الحصر:

- وهى مشهورة مثل:قوله تعالى ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ أصلها (نعبدك) فهى تفيد الحصر أي (لا نعبد إلا أنت) فلا يوجد احتهال آخر و لكن لو قال: نعبد إياك قد تحتمل و نعبد غيرك لكن ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ حسمت الموقف أي لا يوجد مجال أن يكون إله غيرك، بدليل أنه قدم الجار و المجرور على متعلقهم و هو العبادة بدل أن يقول نعبد إياك قال إياك نعبد و هذا يفيد الحصر و الاختصاص و قصر العبادة على واحد فقط و هو (الله).
- مثال آخر قال تعالى: ﴿ وَلَئِن مُّتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى اللهِ تَخْشَرُونَ ﴾ فهنا لم يقل لتحشرون إلى الله فالتقديم هنا يدل على الحصر لأنهم لا يحشرون إلا لله فلا يوجد احتمال آخر للحشر لذلك قال بالإختصاص لإلى الله تحشرون و بعدها قال: ( بل الله فاعبد) و لم يقل فاعبد الله فهنا قصر بالحصر و الاختصاص و هكذا ...

#### ٣. التنبيه على السببية:

فهنا التقديم و التأخير لتقديم السبب الأول كأنه يقول اعمل شيء لكي تصل إلى ما تريده و أنه يفيد الأهمية في قوله: ﴿ إِياكُ نعبد و إِياكُ نستعين ﴾ أي أن المعنى أعبده يعينك . و أنك لن تصل إلى درجة العون من الله قبل أن تعبده فعليك في البداية أن تبادر بالعباده، فيقول أحد عندما يعيننا الله نهتدي مثلًا نقول لا بل عليك أن تبادر في البداية .

- مثال يقول الله تعالى : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَ يَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ الله تعالى : ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَ يَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذُلِكَ أَزْكَىٰ لَهُمْ إِنَّ الله خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ هنا يوجد تعارض في أنه قدم غض البصر على حفظ الفرج لأن حفظ الفرج هنا أهم لكنه قدم غض البصر لعلاقة سببية بينهم وهو أني لن أستطيع الوصول إلى الثانية وهي الأهم إلا عن طريق فعل الأولى فيجب على أن أضمن الأولى لكي أصل إلى الثانية، و إن كان في الظاهر الثانية أهم لكن لأن في الأصل حفظ الفرج فرع من الأصل وهو غض البصر صار غض البصر أهم فهنا اجتمع الأهمية و السببية لكن الخطورة لا شك أن تكون حفظ الفرج أخطر و لكن غض البصر أهم .
- يقول الله تعالى في سورة البقرة: ﴿ وَ يَسْأَلُونَكَ عَنِ المُحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النّسَاءَ فِي المُحِيضِ وَ لَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ ۖ إِنَّ اللهُ عِيضٍ وَ لَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّىٰ يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ أَإِنَّ الله عَلَى الله عَعلَك تتطهر و يكون سبب في محبة الله لي الله تجعلك تتطهر و يكون سبب في محبة الله لك.

- التقديم للتنويه: فأنا أقدم لك تنويه على شيء أضعه في الأمام لكي تلاحظه فتعلم
   أن هذا هو الأولى و يجب عليك أن تفعله في البداية .
- مثال: يقول الله تعالى ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ قال ﴿ اقْرَأْ ﴾ هنا قدمها في النزول فهذه أول آيةٍ نزلت في القرآن و هذا تنويه على (شرف القراءة و شرف العلم و أن هذه أمة علمٍ) فإن الإنسان عندما يعلم ذلك يستحي ألا يقرأ ، كم تقرأ في اليوم و الليلة كم كتابًا تنهي كل عام يجب أن تستحي عندما تكون مسلم و ليس عندك أورادٌ للقراءة في أي علم نافع يجب عليك أن تكون كل عام تنتهي من قراءة كتب و تفاسير ليس روايات و قصص تقرأ تاريخ ، فقه ، عقائد ، ثقافة و غيرها أنت ترى مستويات القراءة في دول الغرب عالية

لذلك قال الله تعالى في البداية اقرأ لكي ينبه إلى أنه أهم مصدر من مصادر العلم فإن القراءة أخطر من السماع و أخطر من كل شيء و إن الشخص الذي يقرأ هو أخطر شخص موجود، دائمًا أنت تجد أخطر ناس في العالم و مؤثرة أكثر ناس قراءة و أيضًا على السوشيال ميديا فإنه يعرف كيف يتكلم وماذا يعرف وغيرها فإنه يعرف أن هذه الوسيلة أخطر الوسائل لتغييرك و التأثير على الآخرين فترى قارئ جيد لعلم نافع و ليس مجرد قارئ فقط.

• يقول الله تعالى في سورة محمد: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَ اسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ اللَّهُ مِناتِ وَ اللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَ مَثْوَاكُمْ ﴾ الإمام البخاري خرج بإستنباط لطيف وضعه في السم الباري و أنه كان عالم من أبواب الكتاب وضع كتاب اسمه فقه البخاري و وضع فيه اسم الباري و وضع في كتابه هذه الآية و وضع لها عنوان في باب العلم قبل العمل

بمعنى لا تعمل قبل أن تتعلم في البداية أول شئ تصدر له هو قوله: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهُ وَ اسْتَغْفِرْ لِذَنبِكَ ﴾ فهنا قدم العلم على العمل لأنه لا يمكن لإنسان أن يعمل دون أن يتعلم و إن كان جاهل تقع فيه بدعه

• يقول الله تعالى: ﴿ الرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ﴾ هنا قدم اسم الرحمن على على تعليم القرآن ليشير أن تعليم القرآن أثر من آثار رحمة الله تعالى ، و قال بعدها خلق الإنسان و قدم تعليم القرآن على خلق الإنسان ليدل على أن الإنسان لن يكن له قيمة إلا إذا تعلم القرآن ، و بالتالي تستمتع في باب التقديم والتاخير وهكذا .

### • . التقديم للتحذير : يضع لك شيء أشد خطورةٍ من شيء .

- يقول الله تعالى في سورة الأنفال ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّهَا أَمْوَالُكُمْ وَ أَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَ أَنَّ الله عِندَهُ أَجُرٌ عَظِيمٌ ﴾ أيها أخطر على الإنسان حينها يفتن بهاله أم أولاده ، أمواله هي أخطر تجد فتنة الأموال أخطر بكثيرٍ من فتنة الأولاد و تجد تأثر الناس بفتنة الأموال أكثر من تأثرهم بفتنة الأولاد ، يقول الله تعالى : ﴿ شغلتنا اموالنا واهلونا ﴾
- يقول الله تعالى في سورة فاطر: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَ مِنْهُم مُّقْتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَٰلِكَ هُو الْفَضْلُ الْكبيرُ ﴾ ظَالِمٌ لنَفْسِهِ وَ مِنْهُم مُّقتَصِدٌ وَ مِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخيرَاتِ بِإِذْنِ اللهِ ذَٰلِكَ هُو الْفَضْلُ الْكبيرُ ﴾ لم قدم الظالم لنفسه ؟ لأن أغلب الأمة ظالم لنفسه و أقل منه المقتصد و أقل منه السابق بالخيرات و كأنه كان ينوه على الأخطر كأنه يقول لنا انتبهوا فالجميع يظلم نفسه و هكذا.

• يقول الله تعالى في سورة الكهف ﴿ وَ وُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَ يَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَالِ هُذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَ لَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَ وَجَدُوا مَا عَمِلُوا كَا وَيْلَتَنَا مَالِ هُذَا الْكِتَابِ لَا يُغادِرُ صَغِيرَةً وَ لَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَ وَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَ لَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ إذا كنت تقول من اتجاه الخطورة فالأولى و الأصل لا يغادر كبيرة و لا صغيرة فهنا قدم الصغيرة على الكبيرة يشير الفضيل بن عياض : (( يا ويلتا تضب إلى الله تعالى الصغائر قبل الكبائر )) فهنا أيضًا لم ينبه ما هو السبب في تقديم الصغائر على الكبائر .

لَ قيل أن السبب أنهم لم يعدوا حساب للصغائر أصلًا فأنت ذاهبٌ إلى الله بالكبائر و أنت تعلمها و لكنك تتفاجئ بكمية صغائر أنت فعلتها لاحصر لها فإنها لم تكن في حساباتك أصلًا و لم تُلقي لها بالًا .

مثال: أنت ذاهب إلى الله و أنت عالم أنك فعلت ١٠ كبائر فتتفاجئ بأنك فعلت ١٠٠٠٠٠ وعنيرة فأنت تتفاجئ بالصغائر جدًا و لم تتفاجئ بالكبائر فإنك لم تكن تتوقعها يقول الله تعالى: 

﴿ وبدا لهم سيئات مع عملوا وحاق بهم ماكانوا به يستهزئون ﴿ فإن الصدمة كانت من الصغائر و ليست من الكبائر و هذا لأن الذي فجعهم أنهم لم يكن لهم في الحسبان ذلك فقدمها الله تعالى و هذا لأنها ليست أكبر من الكبائر و إن الصدمة بها كانت أكبر و عددها كان أكبر بكثير عن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ ﴿ إِيَّاكُم و مُحقّراتِ الذُّنوبِ ، فإنّهنّ يجتمِعنَ على الرّجلِ حتّى يُمْلِكُنهُ ﴾ فأنت عندما تتحدث مع الشاب في الدعوة تجدهم يستهينوا بالصغائر و يقولوك يا شيخ إنها كلمة و يقولون يوجد أكثر بكثير من ذلك فأنت ترد عليه و تقول هذه الآية ﴿ مَالِ هُذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً ﴾ و بهذا تكون موعظة مؤثرة .

قال الله في كل القرآن ﴿ وجاهدوا بأموالهم و أنفسهم ﴾. إلا في موضع واحد قدم الأنفس على الله على الأموال وهو في سورة التوبة قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ الله الشَّرَىٰ مِنَ اللَّوْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالْهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجُنَّةَ ﴾.

فكر فيها قليلًا لماذا قال الله في كل المواطن الأموال قبل الأنفس إلا في هذا الموطن؟

لأن الأنفس في الجهاد ليس لها قيمة بدون المال و عندما توجد أنفس و لا يوجد مال لا تجد أحد يتحرك فإن الأهم المال لأن المال ممكن أن يشتري به أنفس في الجهاد ممكن أن آتي بكفار يدافعون عن الإسلام من أجل المال و بعدها أدخلهم الإسلام و إن المال يوفر النفس عندما آتي بدبابات و أدوات القتال فالمال قد يجعلني لا أحتاج لكثير من الأنفس و نستخلص مما سبق أن المال له مصالح كثيرة لا يقدر عليها بالأنفس و أن المال له منافع متعددة على عكس الأنفس فإن نفعها قاصرٌ ، الكثير منا عندما يفكر في خدمة الإسلام لا يفكر إلا في العمل البدني و هذا خلل ، مهم جدًا أن يفكر في البذل

يقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ الله الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالُهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجُنّة ﴾ إن الله هنا يتحدث بأنه ماذا اشترى ، من هو الأغلى النفس أم المال؟ نقول أن المال من اتجاه نظر الجهاد هو الأهم و لكن النفس هى الأغلى النفس المؤمنة إننا لو خسرنا جميع المال و رجعنا من دونه لا توجد مشكلة لكن لو مات أحد سنحزن عليه فإن النفس أغلى و إن المال أهم لكن الله ماذا اشترى ؟ اشترى الأغلى و هو النفس لأن النفس هى المقصودة هى من تَدخل الجنة في النهاية .اليوم خلصنا فهم دلالة الجمله المره القادمه باب رائع جدا وهو باب دلالة السياق. سبحانك اللهم وبحمدك اشهد ان لا اله الا انت استغفرك واتوب اليك .